
 1 

Das Unsichtbare sichtbar machen 
Ausstellung im Haus der Kunst Baden 
16.-25. Jänner 2026 
 

Su Sigmund 
 
Su Sigmund ist eine österreichische Künstlerin, die als Theater- und Kostümbildnerin, 
bildende Malerin sowie als Designerin eines eigenen Art-Labels arbeitet. Geboren in 
Salzburg, studierte sie zunächst Musik am Mozarteum und wechselte anschließend nach 
Wien, wo sie Bühnen- und Kostümgestaltung an der Akademie der bildenden Künste bei 
Erich Wonder studierte und als dessen Assistentin tätig war. 
 
Sie arbeitet als Bühnen- und Kostümbildnerin an renommierten Theater- und 
Opernhäusern, unter anderem in Wien, Berlin, Stuttgart und Düsseldorf, und parallel 
dazu als freie bildende Künstlerin.  Su Sigmund lebt und arbeitet in Wien. 
 
In ihrem Schaffen verbinden sich Malerei, Bühnenkunst und Design zu einem 
künstlerischen Gesamtwerk, das klassische Theaterästhetik mit zeitgenössischer 
bildender Kunst verknüpft. Parallel zu ihrer Theaterarbeit ist sie kontinuierlich als 
Malerin tätig. Sie erhielt ein Förderstipendium für Malerei an der Sommerakademie 
Salzburg sowie den Förderpreis der Stadt Wien. 
 
2013 gründete sie das Art- und Fashion-Label subags, in dem sie ihre künstlerischen 
Arbeiten in tragbare Kunst übersetzt – Unikate wie Taschen, Schals oder Kleidungsstücke 
– und damit die Schnittstelle zwischen bildender Kunst, Mode und Theater konsequent 
erweitert. 
 
Su Sigmund versteht Kunst als Erfahrungsraum jenseits sprachlicher Erklärung. Im 
Zentrum steht das Dazwischen, das Ungesagte – jener feine Raum zwischen Bild, Farbe, 
Betrachter*in und Künstlerin, in dem Bedeutung nicht formuliert, sondern unmittelbar 
gespürt wird. Kunst steht hier für sich selbst: nicht erklärungsbedürftig, nicht auf Begriffe 
angewiesen, sondern aus sich heraus wirksam. 
 
Dieses Prinzip prägt ihr gesamtes künstlerisches Werk. Ihre Bilder öffnen Räume des 
Innehaltens und Verweilens – Orte stiller Wahrnehmung, in denen Sehen ohne Deuten 
möglich wird. Farbe und Raum bilden die zentralen Elemente. In vielschichtigen 
Bildaufbauten entstehen Tiefen, die das Sichtbare überlagern und erweitern. Häufig 
bildet sich ein Zentrum – bewusst gesetzt oder intuitiv gewachsen –, das Orientierung 
bietet, ohne festzulegen. Die Werke laden dazu ein, in ihnen zu sein, ohne sich einer 
vorgegebenen Form oder Lesart zu unterwerfen. 



 2 

 
Bedeutsam ist in diesem Zusammenhang auch das Thema der Ausstellung: das Dahinter 
– das Nicht-Sichtbare, das Teilsichtbare, das Spürbare. Jener Bereich, der berührt, ohne 
sich vollständig preiszugeben. Diese Haltung verbindet die Malerei eng mit Sigmunds 
langjähriger Arbeit im Theater. Auch dort entsteht Bedeutung im Raum zwischen den 
Elementen – dann, wenn etwas wirkt, ohne dass sich der Grund dafür eindeutig 
benennen ließe. Farbe, Raum und Schichtung fungieren sowohl auf der Bühne als auch in 
der Malerei als Träger dieser Erfahrung. 
 
Während die Theaterarbeit von konkreten Entwürfen geprägt ist, entwickelt sich die 
Malerei überwiegend abstrakt. Beide Bereiche ergänzen und durchdringen einander auf 
besondere Weise: Das Sichtbare, das nicht vordergründig sichtbar ist, wird zum 
verbindenden Prinzip. 
 
Gerade in der Gegenwart gewinnen solche offenen Bildräume an Bedeutung – Räume, 
die es ermöglichen, innezuhalten, Wahrnehmung zu schärfen und Mehrdeutigkeit 
zuzulassen. 
 
Su Sigmund zeigt ihre Arbeiten in zahlreichen Ausstellungen in Österreich und 
Deutschland. 
 

 

Marlies Wagner 
 
Marlies Wagner, 1960 in Irschen geboren, lebt und arbeitet in Maria Saal. Sie absolvierte 
ihr Studium an der Freien Akademie der Bildenden Künste und Literatur Kärnten und 
besuchte die Meisterklasse bei Luka Anticevic und Peter Kohl. Wagner ist Mitglied der 
Berufsvereinigung Bildender Künstler Österreichs. 
 
In den Bildern von Marlies Wagner verschränken sich Realität und Fantasie zu einem 
poetischen Bildraum. Ihre großformatigen Arbeiten öffnen Welten, in denen Menschen, 
Tiere und Mischwesen in unerwartete (Nicht-)Beziehungen treten. Fische im Vogelkäfig, 
Kühe neben Fahrrad fahrenden Affen oder selbstbewusst präsente Frauenfiguren 
erzeugen Szenerien, die zugleich vertraut und fremd wirken – wie fragmentarisch 
zusammengefügte, bisweilen schemenhaft verwischte Erinnerungen. Skurrile Details und 
verspielte Farben, ziehen die Betrachtenden in eine poetische Anderswelt. 
 
Wagner interessiert nicht die naturgetreue Abbildung der sichtbaren Welt, sondern das 
Staunen über das Mögliche. Ihre Malerei folgt einer inneren Logik jenseits realistischer 
Maßstäbe. Farben, Proportionen und anatomische Regeln werden bewusst 
überschritten, ohne dass das Bild seine innere Stimmigkeit verliert. Blumen wachsen aus 



 3 

Körpern, Tiere tragen menschliche Attribute, Figuren entziehen sich konventionellen 
Zuschreibungen – und gerade darin entsteht eine selbstverständliche Bildwirklichkeit. 
 
Zentral in Wagners Werk ist die Symbolik der Tiere. Besonders die Kuh nimmt eine 
wiederkehrende Rolle ein: als Sinnbild von Fürsorge, Geben und Schutz wandert sie wie 
ein stiller Geist durch die Bildwelten der Künstlerin. Dieses Motiv ist eng mit Wagners 
Reisen nach Indien verbunden, wo sie einer anderen Sicht auf Natur und Menschsein 
begegnete – Eindrücke, die sich subtil in ihre Malerei eingeschrieben haben. 
 
Ebenso prägend ist ihre Herkunft aus dem ländlichen Kärnten. Aufgewachsen im 
Kräuterdorf Irschen, erlebte Wagner früh die Weite der Landschaft, die Nähe zur Natur 
und ein Gefühl von Freiheit, das sich bis heute in ihren großformatigen Leinwänden 
widerspiegelt. Diese Formate begreift sie als offene Räume, in denen sie sich frei 
bewegen und ihre persönliche Bildwelt entfalten kann. 
 
Ein zentrales Anliegen ihrer Arbeit ist die Sichtbarkeit und Stärke von Frauen. Weibliche 
Figuren stehen selbstbewusst im Zentrum der Kompositionen und entziehen sich 
traditionellen Rollenbildern. Sie erscheinen präsent, eigenständig und sinnlich, oft in 
enger Verbindung mit Tiergestalten. Wagner entwickelt so eine persönliche Mythologie, 
in der Fantastik, Symbolismus und eine leise surreale Poesie ineinandergreifen. Es 
entstehen komplexe Bildgefüge, in denen scheinbar Unvereinbares zusammenfindet – 
eine Arbeitsweise, die dem Konzept eines „prozessualen Realismus“ verpflichtet ist. 
 
Marlies Wagners Bilder erschließen sich nicht auf den ersten Blick. Sie laden vielmehr 
dazu ein, in ihnen zu verweilen, sich zu bewegen, sich zu verlieren. Das Gewöhnliche 
verwandelt sich in etwas Staunenswertes. 
 
 
 

Lubomir Hnatovič 
 
Im Zentrum des künstlerischen Werks von Lubomir Hnatovič stehen Landschaft und 
menschliche Existenz – jedoch nicht als Abbild äußerer Erscheinung, sondern als 
Projektionsflächen innerer Zustände. Während seine Landschaftsbilder Räume stiller 
Tiefe und atmosphärischer Entrückung eröffnen, verdichten sich in den figurativen 
Arbeiten  Spannungen und seelische Zustände, die in den Landschaften gleichsam zur 
Ruhe kommen. Figur und Landschaft sind bei Hnatovič keine getrennten Bildwelten, 
sondern zwei Pole desselben Prinzips. 
 
Die Figur erscheint den Betrachtenden häufig isoliert, nackt, schutzlos, in sich gekrümmt. 
Der Körper ist hier nicht Objekt eines distanzierten Blicks, sondern Subjekt eines inneren 



 4 

Dialogs. Eingeschlossen in einen undefinierten Raum wirkt die Figur ganz bei sich selbst – 
weniger an einem konkreten Ort als in einem psychischen Zustand. Diese Form der 
Körperdarstellung steht in der Tradition des figurativ-expressionistischen 
Menschenbildes der Moderne. 
 
Kunsthistorisch lassen sich Parallelen zu Egon Schiele und Francis Bacon ziehen. Wie bei 
Schiele wird der Körper zum nervösen, spannungsgeladenen Träger seelischer Zustände; 
wie bei Bacon erscheint er deformiert durch Haltung, Perspektive und existenzielle 
Isolation. Doch Hnatovič übernimmt diese Vorbilder nicht stilistisch. Er transformiert sie 
in eine eigene, stille Bildsprache. Seine Figuren ziehen sich auf sich selbst und ihr 
demütiges Sein in der Welt zurück. 
 
Der Raum um die Figur bleibt unbestimmt, atmosphärisch aufgelöst. Konturen 
verschwimmen, Tiefen entziehen sich einer eindeutigen Erfassung. Damit vollzieht 
Hnatovič eine bewusste Abkehr von illusionistischer Raumdarstellung zugunsten eines 
inneren Raums, in dem Körper und Umgebung auch ineinander übergehen. Diese 
Auflösung entspricht einer existenziellen Bildauffassung, wie sie sich nach 1945 bei 
Künstlern wie Alberto Giacometti oder Jean Dubuffet findet: Der Mensch erscheint 
verletzliches  in einem wolkig undefinierten Raum. Die in den Raum gesetzten 
Tierwesen, erscheinen hier wie symbolische Begleiter. 
 
Besondere Bedeutung kommt dabei der Farbe und dem Lichtspiel zu. Farbe beschreibt 
nicht – sie trägt. 
 
Thematisch kreisen diese Werke um Existenz, um Demut gegenüber Prinzipien, die 
größer sind als der Mensch selbst, um Verletzlichkeit und das Alleineinssein mit allem. 
Der Körper wird zur Landschaft des Inneren – zu einer Körperlandschaft, die sich erst auf 
den zweiten Blick erschließt. Was zunächst als Figur erscheint, verweist zugleich auf 
psychische Topografien, auf Existenzielles. Sehen wird bei Hnatovič zu einem Prozess des 
Nach- und Weitersehens. 
 
In diesem Zusammenhang gewinnen die Landschaftsbilder eine rückwirkende 
Bedeutung. Sie erscheinen wie eine Beruhigung der Körper, wie ausgeatmete 
Spannungen. 
 
Lubomir Hnatovič, weitgehend Autodidakt mit Studienexkursen in Bratislava und Wien, 
fand seinen Weg durch beharrliches Tun und Schauen. Alte Meister wie Velázquez, Goya 
und Ribera ebenso wie Turner und Bacon haben sein Sehen geprägt. Seine Malerei ist 
ein beständiges Ergründen des Wesentlichen. Am Ende entstehen offene Farb- und 
Bildräume, die ein Nach-innen-Gehen für die Betrachtenden unausweichlich machen. 
Immer wieder stellt sich dieselbe Frage: Was liegt hinter den Dingen verborgen? 



 5 

 
So zeigt sich das figurative Werk von Lubomir Hnatovič als offen für die existenziellen 
Fragestellungen der Gegenwart. Der Mensch steht im Zentrum – nicht heroisiert, 
sondern offen, verletzlich und zutiefst menschlich. 
 
 
-------------------------------------- 

Die Besonderheit des Begriffs des „Unsichtbaren“ liegt darin, dass er sich auf das 
transzendierende Vermögen des Menschen bezieht: sich von sinnlichen 
Unmittelbarkeiten abzuwenden und jenen Gegebenheiten zuzuwenden, die auf das 
verweisen, was jenseits einer allgemein zugänglichen Perspektive liegt. 
 
Was diese drei künstlerischen Positionen verbindet, ist eben genau diese spannende 
Frage des Dahinterliegenden – jener Dinge, die sich den Betrachtenden nicht sofort 
zeigen. Etwas, das sich dem raschen Blick entzieht und erst im Verweilen erfahrbar wird. 
 
Zum einen ist es das gemeinsame Ausstellen selbst, das die KünstlerInnen in einen 
Dialog bringt. Alle drei eint eine eigene, spannungsvolle Tiefgründigkeit, die trotz 
unterschiedlicher Stilistiken und Ausdrucksformen wirksam wird. 
 
In den Arbeiten von Su Sigmund, Marlies Wagner und Lubomir Hnatović lösen sich 
Konturen auf, Gesichter bleiben verborgen, Formen werden flüchtig. Menschen 
erscheinen als Wesenheiten, Farben als Räume, Bildkompositionen vermitteln 
Seinszustände. Das Sichtbare in den Arbeiten ist oft nicht endgültig oder eindeutig – es 
verweist stets auf ein Inneres, Ungesagtes. Drei eigenständige Bildsprachen treten in 
einen stillen Dialog, der weniger erklärt als berührt. 
 
Diese weitere gemeinsame Ausstellung des Künstler-Trios im Haus der Kunst Baden lädt 
zum Innehalten ein – und zum Sehen dessen, was sich nicht aufdrängt. So erscheint das 
Unsichtbare nicht jenseits der Bilder, sondern in ihnen, oder, wie Maurice Merleau-
Ponty schreibt: 
„(…) das Unsichtbare ist das geheime Gegenstück zum Sichtbaren, es erscheint nur in 
ihm.“ 
 
 
Verfasst von Mag. Barbara Mithlinger, Kunstwissenschafterin, Kulturhistorikerin, Jänner 2026 


